
ESCIPIÓN: Admitámoslo, pero ¿fue 
Rómulo rey de un pueblo bárbaro? 
 
LELIO: Si, como dicen los griegos, to-
dos los hombres son griegos o bárba-
ros, me temo que fuera un rey de bár-
baros; mas si lo de bárbaro debe 
decirse por la manera de vivir, y no por 
el idioma, no creo que los griegos sean 
menos bárbaros que los romanos. 
 
Este fragmento de la República de Ci-

cerón1 muestra a las claras una de las 
acepciones típicas del concepto de «bár-
baro»: el de aquel que se rige según otra 
manera de vivir, otras mores, otras cos-
tumbres, otra cultura, en fin, que implíci-
tamente se considera inferior2. Se puede 
decir que tres son las dimensiones que 
confluyen –eso sí, de forma muy genérica 
y difusa, y nunca con pretensión cientifis-
ta– en la idea de lo barbarum en la litera-
tura latina: la geográfica, la política y la 
cultural. Por supuesto, las tres a menudo 
se dan de manera simultánea, y a veces re-
sulta difícil desgajar unas de otras, como 
en este pasaje de la oda 5 del libro tercero 
de las Odas de Horacio (vv. 5-12)3: 

27CERETANUM - nº7 - año 2025 

1 1.58.13-17. 
2 La consideración de los romanos como «bár-

baros» por parte de los griegos, como en el texto 
de Cicerón citado, es referida en varios lugares de 
la literatura romana. Quizá el más llamativo sea el 
fragmento de Catón el Censor transmitido por Pli-
nio (Historia natural, 29.14): «A propósito de los 
griegos esos diré en su lugar, Marco, hijo mío, lo 
que en Atenas tengo averiguado y lo que de su cul-
tura es bueno consultar, no aprender a fondo. Con-
seguiré probar que la de ellos es una raza muy per-
judicial e ignorante. Y créete lo que dice un 
adivino: siempre que la raza esa ofrezca sus escri-
tos, corromperá todo, y todavía más si ello implica 
a sus médicos. Se han juramentado para matar con 
la medicina a todos los bárbaros, pero eso lo hacen 
cobrando para tenerlos confiados y aniquilarlos 
con facilidad. También a nosotros nos llaman bár-
baros». 

3 No es extraña esta polisemia en Horacio. Así 
en la duodécima de las odas del libro cuarto lee-
mos barbaras regum libidines (7-8), «los bárbaros 
deseos de los reyes», donde con una preciosa hi-
pálage se evidencia la pluralidad del término: la lu-
juria de Tereo es bárbara por impía y excesiva (cf. 
Lactancio, Sobre las muertes de los perseguidos 
38.3: «Bajo esta monstruosidad, la integridad de 
la pudicia no subsistió, excepto allí donde la mar-
cada fealdad mantenía alejada la lujuria bárbara»), 
bárbara por ser de gobernantes bárbaros, siendo 
como era Tereo rey de Tracia, región a menudo 
considerada de bárbaros (cf. Tito Livio, Historia 
desde la fundación de la ciudad, 39.28.9; 40.3.4), y 
bárbara también por ser propia de reyes (irreme-
diablemente el mito de Tereo y Procne recuerda 
al relato de Lucrecia). 

LO BÁRBARO EN LA LITERATURA 
ROMANA: ENTRE SALVAJISMO Y 
VIRTUD

FILOLOGÍA 

Francisco José Morales Bernal 



¿Ha vivido acaso el soldado de Craso 
como marido deshonrado, junto con 
una esposa bárbara y ha envejecido el 
marso y el ápulo –¡oh curia y costum-
bres pervertidas!–, entre las armas de 
sus suegros, nuestros enemigos, bajo 
un rey medo, sin acordarse de los es-
cudos sagrados, ni de su nombre, ni de 
la toga y de la sempiterna Vesta cuan-
do incólumes eran júpiter y la ciudad 
de Roma? 
 
Quizá sea la acepción geográfica la 

más evidente, pues «bárbaro» es todo 
aquel que vive más allá del limes (tradu-
cido normalmente como «frontera»), y 
«barbárico», todo aquel territorio situado 
a ese otro lado. Son las externae gentes4. 
Es una acepción muy cercana, por lo tan-
to, al concepto de «extranjero», cosa muy 
común en la literatura latina5; fácil fue que 
se deslizara, en no pocas ocasiones, hacia 
el concepto de «enemigo»6. Ocurre, em-
pero, que esa línea divisoria, esa frontera, 
es dinámica, voluble, y varía a lo largo de 
los siglos, toda vez que dependía del es-
pacio efectivamente romanizado y civili-
zado (con todos los matices que se quie-
ra)7, y a medida que el territorio dentro 
de los limites iba creciendo, más se aso-
ciaba al bárbaro con la hostilidad del pro-
pio entorno natural8. 

Por su parte, la dimensión política de 
lo bárbaro viene referida a su no sujeción 
a la administración e instituciones romanas 
–incluyendo la forma de gobierno y la or-
ganización económica y hasta religiosa– de 
las gentes barbarae, que a menudo, como 
se refleja en el anterior pasaje de Horacio, 

estaban sometidas a la autoridad de reyes 
(conocida es la intolerancia romana hacia 

28 CERETANUM - nº7 - año 2025

Francisco José Morales Bernal Lo bárbaro en la literatura romana: entre salvajismo y virtud

4 Augusto, Hechos del divino Augusto 1.13-15: 
«Hice a menudo la guerra, por tierra y por mar. 
Guerras civiles y contra extranjeros, por todo el 
mundo. Y, tras resultar victorioso, concedí el per-
dón a cuantos ciudadanos solicitaron gracia. En 
cuanto a los pueblos extranjeros (externas gentes), 
preferí conservar a destruir a quienes podían ser 
perdonados sin peligro»; Veleyo Patérculo, Histo-
ria romana 2.119.1: «Intentaremos narrar en orden 
esta calamidad tan atroz, una pérdida para los ro-
manos más grave entre los pueblos extranjeros (ex-
ternis gentibus) que ninguna desde la derrota de 
Craso contra los partos, como otros lo han hecho 
en tratados adecuados». 

5 Por citar solo algunos ejemplos: Salustio, Gue-
rra de Yugurta 18.11.1; César, Guerra de las Galias 
4.10.4.3-5.1; Virgilio, Églogas 1.1.71; Horacio, 
Odas 2.6.3, 2.19.17, 3.5.6, 3.27.66; Propercio 
3.3.45, 3.8.31; Tibulo 1.7.28; Ovidio Tristezas 
3.1.18, 3.3.46, Epístolas desde el Ponto 3.324; Tá-
cito Historias 3.5.3; Marcial Libro de los espectácu-
los 1.1. 

6 L. GRILLO, The Art of Caesar’s Bellum Civi-
le:Literature, Ideology, and Community, Cambridge 
and New York, Cambridge University Press, 2012, 
p. 106 ss. Un punto de inflexión para considerar al 
bárbaro como enemigo fue la invasión de Breno del 
390 (cf. F. MARCO SIMÓN, «Feritas celtica: ima-
gen y realidad del bárbaro clásico», en F. GASCÓ 
LA CALLE- E. FALQUÉ REY (coords.), Modelos 
ideales y prácticas de vida en la Antigüedad clásica, 
Sevilla, UIMP, Sevilla, 1993, p. 149). 

7 Preciso es señalar aquí que esos limites, que 
en un principio estuvieron muy vinculados a la ac-
ción colonizadora y a las actividades agrarias de la 
República, adquirieron el matiz militar que hoy nos 
es familiar solo con el devenir del tiempo, princi-
palmente a partir de la época de los flavios (F. J. 
GUZMÁN ARMARIO, Romanos y bárbaros en las 
fronteras del Imperio Romano según el testimonio de 
Amiano Marcelino, Madrid, Signifer, 2006, p. 24). 

8 F. J. GUZMÁN ARMARIO, «Ammianus ad-
versas externae gentes : la geografía del Barbaricum 
en Amiano Marcelino», Espacio Tiempo y Forma. 
Serie II, Historia Antigua, 12 (1999), pp. 217-228 
(220-227). 



la monarquía después del último Tarqui-
nio) y tiranos. En su discurso Contra Pi-
són9, Cicerón declara con vehemencia: 

 
Cuando el Senado había decidido de-
clarar duelo y expresar su dolor mu-
dando por una vestimenta de luto, 
cuando tú veías que la República (res 
publica) lloraba con la tristeza del or-
den más ilustre, –¡oh, misericordio-
so!–, ¿qué haces tú? Lo que ningún ti-
rano (tyrannus) ni siquiera en tierra 
bárbara (barbaria). Omito el hecho de 
que un cónsul (consul) promulgara un 
edicto para que no se obedeciera el de-
creto del Senado (senatus): nada más 
repugnante que esto puede llevarse a 
cabo o tan siquiera concebirse. 
 
La vinculación de barbaria y tyrannus 

y la contraposición con res publica, consul 
y senatus es evidente10. 

Como consecuencia de todo lo ante-
rior, deviene la otra significación –la más 
pertinente para nosotros– que adquiere lo 
bárbaro frente a lo romano, la significa-
ción cultural. En la raíz de esta oposición 
se encuentra, como herencia de la cultura 
griega, la lengua; de sobra es conocido. 
Pero hay más. Para el romano (el romano 
culto) el bárbaro y lo bárbaro son contra-
rios al cultivo del espíritu, del estudio y 
del arte. De ahí la noción negativa del 
bárbaro, respecto a los cuales, por cierto, 
no se escatima en estereotipos: los persas 
son impíos11; los britanos, espantosos12; 
los germanos, salvajes13; los púnicos, pér-
fidos14; los celtíberos, repugnantes15; los 
libios, incultos...16 

El ser bárbaro –en su conjunto y más 
allá de esos estereotipos regionales– im-
plica, pues, ser ignorante, no solo en el 
sentido de «no instruido», «no cultiva-
do», sino rozando incluso la estulticia. 
Pistoclero en las Báquides de Plauto espe-
ta a Lido: «Oh, Lido. Eres un bárbaro. Yo 
te creía mucho más sabio que Tales, pero 
eres más necio (stultior) que un niño bár-
baro, tú, que tan viejo como eres ignoras 
los nombres de los dioses»17. En la música 
lo bárbaro provoca disonancia: «con ho-
rrible son aullaba la bárbara flauta»18. Es 
también lo opuesto a la mesura y la cor-
dura, y Ovidio hace equivalentes los tér-
minos demens («loca») y barbara: 
«¿Quién no me gritó “¡loca!”? ¿Quién no 
me llamó “bárbara”?»19. 

Pero es Cicerón quien marca especial-
mente esa oposición entre lo romano y lo 
bárbaro. Sin temor a equivocarnos, la bar-
baria o barbaries es todo lo contrario a la 
humanitas –de la que el arpinate es el má-
ximo exponente– con todas las implica-
ciones, no solo intelectuales, sino también 

29CERETANUM - nº7 - año 2025 

Francisco José Morales Bernal Lo bárbaro en la literatura romana: entre salvajismo y virtud

9 17.2-9 (8). 
10 Cf. Cicerón, Filípicas 13.18.1-3: «¿Acaso en 

cualquier tierra bárbara existe un tirano tan abo-
minable, tan cruel como Antonio, rodeado en esta 
ciudad con armas de bárbaros?» 

11  Catulo, Poesías 90.4. 
12 Ib. 11.11-12. 
13 Horacio, Epodos 16.7. 
14 Tito Livio, Historia de Roma desde su funda-

ción 21.4.9.2; Marcial, Epigramas 4.14.1-5. 
15 Catulo, Poesías 39.17-21. 
16 Salustio, Guerra de Yugurta 18.1.1. 
17 I.II.121-124. 
18 Catulo, Poesías 64.264. 
19 Amores 1.7.19. 



morales, que conlleva. Todo lo bárbaro es 
immane («desmesurado»)20, contumelio-
sus («denigrante»)21, dissolotum («disolu-
to»)22 y, lo que es más revelador, imperi-
tum («ignorante»)23 y –en las antípodas de 
la célebre sentencia terenciana– inhuma-
num («inhumano»)24. Nótese que muchos 
de estos términos latinos se componen 
mediante prefijos (in-, dis-...) que señalan 
«lo que no es», «lo opuesto»: imperitus 
contra peritus, humanus frente a inhuma-
nus. Cultura y humanidad (o humanismo) 
frente a incultura e inhumanidad. 

No se nos debe escapar que si la hu-
manitas va de la mano de las virtudes mo-
rales, de la nobleza y de la grandeza de es-
píritu25, indefectiblemente la inhumanitas 
ha de acarrear vileza y maldad, rasgos 
propios de la barbarie. Muy elocuente es 
el pasaje de las Filípicas ciceronianas don-
de se enumeran una tras otra, como si fue-
ran sinónimos, las cualidades criminales 
de Dolabela y Antonio: «He aquí un par 
igual en su vileza, inesperado, inaudito, 
feroz, bárbaro»26. 

El divorcio entre barbaria y peritia lo 
encontramos también en los dos grandes 
conocedores de los pueblos no romanos: 
Tácito señala el desconocimiento de los 
bárbaros sobre artes (entendidas en el sen-
tido clásico de «técnicas») de guerra: «No 
hay nada que los bárbaros ignoren tanto 
como los ingenios y astucias del asedio, 
mientras que esa parte del arte militar para 
nosotros resulta sumamente familiar»27; se 
habla aquí, pues, de impericia técnica, de 
falta de conocimiento, estudio y desarrollo 
tecnológico. Y como barbaros e imperitos 
(con el significado de «inexpertos») cali-

fica Julio César a los galos que se enfren-
taron a Ariovisto28, descrito este también 
como «un hombre bárbaro, iracundo, te-
merario»29 y quien, sin embargo, más ade-
lante30 manifiesta a César «no ser tan bár-
baro ni desconocedor de las cosas» (non 
se tam barbarum neque tam imperitum esse 
rerum), en un contexto más cercano, no 
tanto al de la pericia y dominio de un arte, 
como al conocimiento histórico y político. 

Como en Cicerón, en el general romano 
el carácter incivilizado del bárbaro queda 
claro también en la utilización del término 
ferus, que remarcan la condición asalvaja-
da de su naturaleza31: así, la feritas (tam-
bién ferocitas y ferocia) se opone a la hu-
manitas como la barbaries a la romanitas. 

30 CERETANUM - nº7 - año 2025

Francisco José Morales Bernal Lo bárbaro en la literatura romana: entre salvajismo y virtud

20 De su casa 140.8-9. 
21 Filípicas 3.15.1. 
22 Contra Verres 2.5.148.7-8. 
23 Orador 3.223.4. 
24 Contra Verres, 2.3.23.10. 
25 Afirma Cicerón en una carta a su hermano 

Quinto: «¡Cuánto más valiosas deben ser esas mis-
mas bondades en este individuo, cuando van au-
mentadas por la cultura literaria, la conversación y 
la humanidad, cualidades que superan a esos mis-
mos beneficios prácticos!» (Epístolas a familiares 
16.16.2.3-4); y en otra a Ático, en la que se lamenta 
de la muerte de Lucio Cornelio Léntulo (Epístolas 
a familiares 4.6.1.1-2): «Lógicamente padezco la 
pérdida de Léntulo como corresponde. Hemos 
perdido a un hombre bueno y gran persona, de áni-
mo eminentemente noble y que estaba templado 
por una profunda humanidad». 

26 11.2.1-2. Cf. Cicerón, Filípicas 13.21.1-2: 
«¿Quién ha sido jamás tan bárbaro, tan desmesu-
rado, tan feroz?». 

27 Anales 12.5.10-12. 
28 Guerra de las Galias 1.40.9.1-2. 
29 Ib. 1.31.13.1. 
30 Ib. 1.44.9.2-3. 
31 Ib. 1.31.5.2-3 y 1.33.4.1-2. 



Por otro lado, existe otro tipo de opo-
sición entre lo romano y lo bárbaro, y es 
el contraste entre homogeneidad y hete-
rogeneidad. Julio César, al comienzo de la 
Guerra de las Galias32, hace notar esta dis-
tinción propia de las naciones bárbaras 
frente a la uniformidad (supuesta o no) de 
lo romano: «Todos estos se diferencian 
entre sí en lenguaje, costumbres y leyes». 
Es necesario aclarar esto, pues cuando ha-
blamos de «lo romano», nos referimos, 
habitualmente y salvo alguna excepción, 
a una suerte de élite cultural, o bien per-
teneciente, o bien vinculada (como los li-
bertos que ejercían la docencia para las 
clases altas o algunos de los poetas –hu-
mildes en su origen– protegidos por Me-
cenas), a la aristocracia o, al menos, a la 
clase más acomodada, que se percibe a sí 
misma como representación única de la 
romanitas33 y que es ajena a otras realida-
des sociales existentes dentro del mundo 
romano: 

 
Hacia el 200 el imperio estaba gober-
nado por una aristocracia de una cultu-
ra, gusto y lenguaje sorprendentemente 
uniformes. En Occidente la clase sena-
torial se había mantenido como una éli-
te tenaz y absorvente que dominaba 
Italia, África, el Mediodía francés y 
los valles del Ebro y del Guadalqui-
vir; en Oriente, toda la cultura y el 
poder locales habían permanecido 
concentrados en las manos de las or-
gullosas oligarquías de las ciudades 
griegas. (...) Esta sorprendente uni-
formidad era mantenida por hombres 
que percibían oscuramente que su cul-

tura clásica existía solo para excluir las 
posibles alternativas a su propia reali-
dad (...). Un aristócrata podía trasladar-
se de un foro a otro –que conservaban 
entre sí una similitud tranquilizadora– 
hablando un lenguaje uniforme, y ob-
servando ritos y códigos de comporta-
miento compartidos por todos los 
hombres educados; pero su camino se 
abría paso a través de territorios pobla-
dos de lugareños que eran para él tan 
ajenos como un germano o un persa34. 
 
Es decir, paralelamente, dentro de las 

propias fronteras del ámbito romano en-
tendido desde una perspectiva histórica, 
este ambiente cultivado y artístico coexis-
tió con un entorno rural e inculto, tan im-
peritus como el bárbaro. Cuando Cicerón 
habla aquí de una imperita multitudo y de 
un conventus agrestium, más que en bár-
baros, tan imperiti –insistimos– como 
aquellos, está pensando en la masa iletra-
da que habita dentro de los confines del 
territorio dominado por Roma: 

 
Y puesto que no hemos de pronunciar 
este discurso ni ante una muchedumbre 
ignorante ni en alguna reunión de rús-
ticos, discutiré con un poco más de au-
dacia lo que concerniente a los estudios 

31CERETANUM - nº7 - año 2025 

Francisco José Morales Bernal Lo bárbaro en la literatura romana: entre salvajismo y virtud

32 Ib. 1.1.2.1-2. 
33 Símaco, Epístolas 1.52: «Me alegra no menos 

que mi discurso te haya complacido, dado que, 
además, lo escuchó ese sector superior de la huma-
nidad que es el Senado». 

34 P. BROWN, El mundo de la Antigüedad tar-
día: de Marco Aurelio a Mahoma, Barcelona, Tau-
rus, 2021, p. 32. 



humanísticos, que tanto a mí como a 
vosotros resultan conocidos y placen-
teros. Sabed, jueces, que en Marco Ca-
tón estas nobles y distinguidas virtudes 
que vemos como divinas y egregias son 
inherentes a él; todas ellas, las que en 
tantas ocasiones buscamos, proviene 
no de la naturaleza, sino del maestro35. 
 
Del anterior pasaje se colige también 
otro aspecto de la barbaries: si la hu-
manitas no viene dada tanto de la na-
turaleza (natura) como de la educación 
(del magistro), lo bárbaro es conse-
cuencia de la ausencia de esta última36. 
No podemos evitar acordarnos de 
aquella bella idea isocrática sobre el 
mundo heleno: lo griego no está en la 
sangre, sino en la educación (en la pai-
deia)37: 
 
Esta transfiguración de la noción de 
educación, tan humilde en sus oríge-
nes, también se refleja sobre el plano 
colectivo, ¿qué es lo que configura 
desde entonces la unidad de aquel 
mundo griego, dilatado hasta la di-
mensión de la οἰκουμένη del «universo 
habitado» (se sobreentiende, por 
hombres dignos de tal apelativo, por 
hombres civilizados)? Menos que nun-
ca importa la sangre: Isócrates ya lo 
había sugerido, pero ello cobra mayor 
acento de verdad en la época helenís-
tica, cuando el helenismo incorpora y 
asimila tantos elementos de origen ex-
tranjero, ¡iranios, semitas, egipcios! 
Tampoco la unidad política, que casi 
no logró sobrevivir a la muerte de Ale-

jandro: no puede ser otra cosa que el 
hecho de comulgar con un mismo 
ideal, con un mismo pensamiento con-
cerniente a la finalidad esencial del 
hombre y a los medios de alcanzarla, 
en una palabra, la comunidad de civi-
lización, mejor dicho, de cultura38. 
 
Cierta equivalencia (con numerosos 
matices, eso sí) existe entre aquella 
concepción ecuménica del mundo 
griego con la consideración de Roma 
como agente civilizador, como «edu-
cador», como magister de los pueblos 
bárbaros39. Romanizar supone educar, 
civilizar y humanizar, pero también 
homogeneizar: 
 
Una tierra que es nodriza y madre de 
todas las tierras, elegida por la provi-
dencia de los dioses para llevar a cabo 
lo más glorioso, unir imperios, mode-
rar los ritos, atraer hacia sí en mutua 
comprensión por la comunidad de 
lenguaje las lenguas discordantes y sal-

32 CERETANUM - nº7 - año 2025

Francisco José Morales Bernal Lo bárbaro en la literatura romana: entre salvajismo y virtud

35 En defensa de Murena 61.1-7. 
36 Una idea similar encontramos en Séneca pre-

cisamente a propósito de los bárbaros  (Sobre la ira, 
2.15.1: «las almas de naturaleza fuerte y robusta, 
antes de ser domesticadas por la disciplina, se in-
clinan a la ira». 

37 Isócrates, Panegírico 50. 
38 H.-I. MORRAU, Historia de la educación en 

la Antigüedad, Akal, Madrid, 2004, p. 120. 
39 M. J. HIDALGO DE LA VEGA, «Ecume-

nismo romano entre utopía y realidad», Studia his-
torica. Historia antigua, 26 (2008), pp. 47-62 y J. R. 
CARBÓ GARCÍA-M. J. HIDALGO DE LA VE-
GA, «El ecumenismo romano en la época de Tra-
jano: espacios de inclusión y exclusión», Ibid., pp. 
63-86. 



vajes de muchas naciones, ofrecer al 
hombre humanidad (humanitas), y en 
una palabra llegar a ser a lo ancho de 
todo el mundo la simple patria de to-
dos los pueblos.40 
 
Tanto es así, que el distanciamiento de 

Roma supone irremediablemente la pér-
dida de educación, de cultura e incluso de 
pureza lingüística, y es por eso por lo que 
Ovidio se disculpa por su latín, más im-
perfecto desde que está en tierra bárbara: 
«Si acaso algo parece no dicho en buen 
latín, la tierra en la que escribía era bár-
bara»41. 

Entonces, ¿ser bárbaro significa irre-
mediablemente ser inculto, inhumano, 
salvaje, impetuoso e inexperto y, en con-
secuencia, ha de ser despreciado o recha-
zado, a ojos de un romano cultivado al 
menos, todo comportamiento, rito, idea, 
costumbre, norma o forma de ser que cai-
ga en la categoría de barbarum? No nece-
sariamente. No todo es negativo en la vi-
sión de la gente bárbara. O no del todo. 
Dejemos aparcadas las visiones negativas 
y los estereotipos del barbarus y ocupémo-
nos ahora de la otra cara de lo bárbaro, 
de aquello que se ve casi (y a veces sin 
«casi») como virtud. 

La propia desmesura inherente a lo 
bárbaro, hace que el término encuentre 
cabida en la intensificación lírica. Alguna 
vez el sentimiento amoroso y el erotismo 
se ha representado como bárbaro, es de-
cir, como apasionado y fuera de toda me-
sura y moderación, como en estos bellos 
versos de Horacio42: 

 

No, si me escuchas bien, no esperes 
que esos dulces besos, que Venus ha 
imbuido con una quinta parte de su 
propio néctar, sigan hiriéndote siem-
pre de manera tan bárbara (barbare). 
 
Hay que tener en cuenta, no obstante, 

que aquí Horacio habla de un rival amo-
roso: el concepto es interpretable, pero 
no podemos resistirnos a la posibilidad de 
entender ese barbare como metáfora del 
apasionamiento erótico mediante una 
imagen de una apabullante modernidad. 

Pero es en el ámbito militar donde tie-
ne mayor cabida la consideración positiva 
–llegando incluso al elogio– para con el 
bárbaro. Nepote, justo antes del comien-
zo de la vida de Dátames dice: «Ahora pa-
so a referirme al hombre más valiente y de 
mayor astucia de entre todos los bárbaros, 
con excepción de dos cartagineses, Amíl-
car y Aníbal»43. Precisamente quizá sea 
Aníbal el personaje que más de continuo 
se desplaza en la literatura romana entre 
esos dos planos: una y otra vez los autores 
latinos lo describen como un general bri-
llante, virtuoso por su valor y pericia en 
el combate, pero sin olvidar nunca que 
pertenece a la barbaria44. Sirva de ejemplo 
una parte del soberbio retrato que del 
cartaginés hace Tito Livio: 

 

33CERETANUM - nº7 - año 2025 

Francisco José Morales Bernal Lo bárbaro en la literatura romana: entre salvajismo y virtud

40 Plinio, Historia Natural 3.5.39. 
41 Tristezas, 3.1.17-18. 
42 Odas 1.13.1. 
43 Vida de Timoteo 5.1. 
44 Silio Itálico, Púnica 16.17-22 (cf. Marcial Epi-

gramas 14.1-5); Marcial, Epigramas, 13.73.1-2 



Era, con mucho y al mismo tiempo, el 
mejor soldado de caballería y de infan-
tería; el primero en marchar al comba-
te, el último en retirarse una vez co-
menzada la lucha. Las virtudes tan 
grandes de este hombre se contrape-
saban con defectos muy graves: una 
crueldad inhumana, una perfidia peor 
que púnica, una falta absoluta de fran-
queza y de honestidad, ningún temor 
a los dioses, ningún respeto por lo ju-
rado, ningún escrúpulo religioso. Con 
estas virtudes y vicios innatos militó 
durante tres años bajo el mando de 
Asdrúbal, sin descuidar nada de lo que 
debiera hacer o ver quien iba a ser un 
gran general45. 
 
En otras ocasiones esta alabanza a la 

capacidad guerrera de los bárbaros no va 
referida solo a personajes individuales, 
como Aníbal o Amílcar. Tácito en su Ger-
mania hace una descripción de los pue-
blos que habitan dicha región, pudiéndo-
se vislumbrar incluso cierta admiración 
por algunos rasgos de su cultura46. Prime-
ramente, esa feritas antes aludida y perci-
bida como síntoma de salvajismo, rudeza 
e impericia, aquí se entiende como virtus, 
como valor en el campo de batalla: 

 
En el campo de batalla es vergonzoso 
para el jefe verse superado en valor 
(virtute) y vergonzoso para la comitiva 
no igualar el valor (virtutem) de su je-
fe. Pero lo infame y deshonroso para 
toda la vida es haberse retirado de la 
batalla sobreviviendo al propio jefe; el 
principal deber de fidelidad consiste 

en defender a aquél, protegerlo y aña-
dir a su gloria las propias gestas: los je-
fes luchan por la victoria; sus compa-
ñeros, por el jefe47. 
 
Esta imagen enlaza a la perfección con 

el célebre verso horaciano, epítome de los 
valores militares romanos: «dulce y hono-
rable es morir por la patria»48. No es de 
extrañar, pues, la mirada aquiescente de 
Tácito, quien en otro lugar49 nos dice: 

 
El haber abandonado el escudo es la 
principal vergüenza (flagitium), y al 
que ha cometido tal afrenta no se le 
permite asistir a los actos religiosos ni 
participar en las asambleas: muchos 
supervivientes de las guerras pusieron 
fin a su infamia ahorcándose. 
 
¿Cómo, después de leer esto, no acor-

darse de los relatos sobre el valor y los es-
cudos de los laconios que Arquíloco pa-
rodió? En lo literario el pueblo bárbaro, 
como el espartano o el griego de la cultura 
homérica, es orgulloso y arrojado, una 
gente que, por no caer en vergüenza, an-
tepone la gloria y la fama militar a la pro-

34 CERETANUM - nº7 - año 2025

Francisco José Morales Bernal Lo bárbaro en la literatura romana: entre salvajismo y virtud

45 Historia de Roma desde su fundación 21.4.8-
10. 

46 Varias son las teorías acerca de la intenciona-
lidad de la obra, desde las que la consideran una 
obra moralista hasta las que la conciben como una 
advertencia ante el peligro que suponen los pue-
blos germanos (J. M.  REQUEJO, Tácito: Agrícola. 
Germania. Diálogo sobre los oradores, Madrid, Gre-
dos, 1981, pp. 109-111). 

47 Germania 14.1. 
48 Odas 3.2.13. 
49 Germania 6.6. 



pia vida50. Son cualidades admirables pe-
ro que también invitan a la preocupación, 
pues no deja de ser un pueblo extrema-
damente belicoso en las fronteras del im-
perio. 

El bárbaro, en esta visión en cierto 
modo benigna, es además ajeno e inmune 
al lujo, a la ostentación y a la usura: «Des-
conocen el ejercer el préstamo y el au-
mentarlo hasta la usura, y así se mantiene 
tal situación mejor que si estuvieran pro-
hibidos»51. Y en otro lugar: 

 
Su posesión y uso no les afecta como 
a otros: es cosa de ver el que las vasijas 
de plata, dadas como regalo a sus em-
bajadores y jefes, son tenidas en la mis-
ma poca estimación que las hechas de 
tierra. Aunque los más cercanos a no-
sotros, y debido al tráfico comercial, 
tienen aprecio al oro y la plata, y cono-
cen y prefieren ciertos tipos de nuestra 
moneda52. 
 
Y siguiendo el hilo de la última frase, 

Tácito sentencia: «Ahora también les he-
mos enseñado a aceptar el dinero»53. 

Dos asuntos cabe tratar aquí. El pri-
mero es que la proximidad a los romanos 
en cierto modo corrompe el modo de vida 
de los bárbaros germanos, incentivándo-
los a una apetencia por el dinero que no 
les es propia. Y el segundo parte de una 
cuestión: ¿esta visión de Tácito, en la que 
se adivina una contraposición con el mun-
do civilizado de su época, responde pre-
cisamente a esa intención o necesidad de 
señalar la decadencia romana de su tiem-
po y la incipiente amenaza bárbara, o an-

tes bien, es esta una idea arraigada desde 
antiguo en el pensamiento latino y apare-
ce aquí como un elemento retórico más, 
casi como un topos literario? La respues-
ta, seguramente, sea la supresión de la dis-
yuntiva y es muy probable que ambos 
enunciados sean verdaderos (no hay que 
olvidar que Tácito escribió sobre historia 
pero también sobre oratoria). Desarrolle-
mos este punto. Es cierto que en ocasio-
nes, se ha interpretado la Germania como 
una contraposición de los pueblos germa-
nos frente al declive político y moral de 
Roma del que el historiador fue testigo, 
una Roma abandonada a la indolencia y 
desentendida de los antiguos valores que 
la hicieron grande54; pero más allá de una 
crítica velada a una situación coyuntural, 
¿podemos efectivamente encontrar en 
otros lugares de la literatura latina esa no-
ción del bárbaro, virtuoso en el combate 
por su arrojo y valentía, y que está des-
preocupado, por otro lado, del lujo y de 
las riquezas superfluas? En Julio César, a 
quien Tácito cita expresamente, hallamos 
al comienzo de la Guerra de las Galias55 
su celebérrimo pasaje, traducido por in-
numerables estudiantes de latín durante 
siglos: 

35CERETANUM - nº7 - año 2025 

Francisco José Morales Bernal Lo bárbaro en la literatura romana: entre salvajismo y virtud

50 Cf. E. R. DODDS, Los griegos y lo irracional, 
Madrid, Alianza, Madrid, 2024, pp. 41-72. 

51 Germania 26.1. 
52 Ib. 5.4. 
53 Ib. 15.3. 
54 G. WALSER, Rom, Das Reich und Die Frem-

den Volker in der Geschichtsschreibung der Fruhen 
Kaiserzeit: Studien zur Glaubwurdigkeit des Tacitus, 
Baden-Baden, Verlag fur Kunst und Wissenschaft, 
1951. 

55 1.1.3.1-4.2. 



Los más valientes de todos son los bel-
gas, porque viven muy alejados de la 
cultura (cultu) y humanidad (humani-
tate) de nuestra provincia; y muy rara 
vez acuden a ellos los mercaderes e im-
portan aquellas cosas que tienden a 
afeminar (effeminandos) los ánimos; y 
son los más próximos  a los germanos, 
que moran a la otra parte del Rin, con 
quienes traen continuamente guerra. 
Por esto también los helvecios aventa-
jan a los demás galos en valor (virtute). 
 
Hemos traducido deliberadamente cul-

tus por «cultura» y humanitas por «huma-
nidad». Remarcamos también el gerundivo 
effeminandos, del verbo effeminare, literal-
mente «afeminar», entendiéndolo en el 
sentido que ofrece el diccionario de nues-
tra RAE de 2001: «Hacer que un hombre 
pierda la energía atribuida a su condición 
varonil» (no olvidemos que estamos ante 
un texto del siglo I a. C.). Es decir, aquí ef-
feminare equivale, grosso modo, a «debili-
tar». No es cuestión baladí, pues si César 
utiliza ese verbo, que comparte raíz con fe-
mina, «mujer», es porque su efecto se opo-
ne a la virtus, que aparece al final del frag-
mento y que habitualmente traducimos 
como «virtud» o «valor», pero que en re-
alidad proviene de la misma raíz que vir, 
«hombre», «varón», por lo que el signifi-
cado esencial de la virtus sería «aquello que 
es connatural al hombre», «lo varonil»56. 
No es necesario desarrollar más la idea, pe-
ro vemos que tan solo contraponiendo las 
raíces semánticas de effeminare y virtus se 
puede entender un aspecto fundamental 
del pensamiento romano. 

Mas volvamos a lo dicho en la totalidad 
del texto: estos bárbaros, los belgas, po-
seen la virtud de ser fortissimi, «los más va-
lientes», «los más fuertes», precisamente 
por ser los más remotos a la provincia ro-
mana (la Galia Narbonense), y los menos 
sujetos a la influencia de la humanitas y, 
por lo tanto, de la romanitas, de lo que se 
colige que su fortaleza proviene de su feri-
tas y, en consecuencia, de su barbaries. Cé-
sar señala así implícitamente que estos 
pueblos dejarán de ser un peligro en el mo-
mento que pasen a ser romanizados, per-
diendo de esta manera su ferocidad. Pero 
además, como haría Tácito años después, 
vincula el interés por el lujo y el comercio 
con el debilitamiento de ese espíritu bélico 
que los belgas cultivaban mediante la gue-
rra con sus vecinos germanos. 

El desarrollo cultural, pues, junto con 
la afición por el lujo, el dinero y el comer-
cio que la civilización y la paz impulsan, 
tiene la contrapartida de la pérdida de es-
píritu guerrero y, desde esta perspectiva, 
es lógico considerar positivamente lo bár-
baro. Esta misma idea, hacer del bárbaro 
ardor guerrero virtud, la encontramos en 
otros historiadores: 

Todo habría estado perdido, si no hubie-
se surgido Mario en aquella época; él mis-
mo, sin atreverse aún a al enfrentamien-
to, retuvo en ese instante a sus soldados 
en el campamento, hasta que se debili-
tara aquella rabia invencible y el ímpetu 
que los bárbaros tienen por virtud.57 

36 CERETANUM - nº7 - año 2025

Francisco José Morales Bernal Lo bárbaro en la literatura romana: entre salvajismo y virtud

56  En virtus, pues, confluyen la ἀρετή y ἀνδρεία 
griegas. 

57 Floro, Epítome 1.38. 



E incluso los poetas se sirven de esta 
«virtud bárbara» creando imágenes de 
elevada afectación retórica: 

Entonces, con su pie resbalando en la 
sangre caliente de sus hermanos, Vé-
sulo fue decapitado por una espada 
veloz, y –¡ay, bárbara virtud! (heu bar-
bara virtus)– su casco con la cabeza 
cortada en su interior voló, como un 
proyectil, contra la retaguardia de los 
hombres que huían.58 
También en los autores de literatura 
técnica podemos encontrarnos la vir-
tus barbarorum: 
Italia, situada entre el norte y el sur, 
posee mesuradas e insuperables cuali-
dades por la mezcla de ambas partes. 
Con prudentes decisiones supera las 
fuerzas (virtutes) de los pueblos bár-
baros y con sus armas vigorosas repri-
me las astucias (cogitationes) de los 
pueblos del sur59. 
 
Significativo es cómo se contraponen 

las virtutes (que hemos traducido por 
«fuerzas») de los bárbaros norteños a la 
astucia insidiosa (cogitationes) de los pue-
blos sureños60. 

Este lugar común –a la vista de su uso 
extendido en la literatura romana, parece 
plausible considerarlo como tal– se puede 
hallar también con algunas variaciones, 
como en esta anécdota sobre Agesilao: 

 
Cuando estos le entregaron, bajo man-
dato del rey, lo que llevaba, él, salvo la 
ternera y algún otro plato de comida, 
que las circunstancias exigían, no quiso 

aceptar nada; los perfumes, las coro-
nas y los postres los dispuso en la men-
sa para sus esclavos, ordenando que lo 
demás se lo llevaran de nuevo. Este he-
cho hizo que los bárbaros les despre-
ciaran más aún, pues pensaban que 
había preferido elegir aquellas cosas 
porque no sabía apreciar la calidad de 
los buenos manjares.61 
 
Aquí los protagonistas están trastoca-

dos, pues ya vimos que no todos los bár-
baros son iguales: es una constante en la 
percepción de los romanos que los pueblos 
bárbaros de Europa y de las zonas norte-
ñas en general (galos, germanos, brita-
nos…) son más predispuestos a la guerra62 
y, por consiguiente, están más cercanos a 
la virtud guerrera derivada de la feritas, 
que los bárbaros más orientales (egipcios, 
medos, hircanos, árabes63…), más dados al 
lujo y a la molicie. De ese modo, en el texto 
de Nepote los bárbaros egipcios (máxime 
desde el punto de vista de Agesilao, un 
griego) representan una barbarie que es 
ajena incluso a la virtud guerrera y, de la 
misma manera que la humanitas puede ad-
quirirse cultivando el estudio, también la 

37CERETANUM - nº7 - año 2025 

Francisco José Morales Bernal Lo bárbaro en la literatura romana: entre salvajismo y virtud

58 Silio Itálico, Púnica 10.145-148. 
59 Vitruvio, Sobre la arquitectura 6.1.11. 
60 Ib. 6.1.10: «Los pueblos que habitan las re-

giones frías están mucho mejor dotados para la 
fuerza de las armas, carecen de temor y tiene gran 
valor (magnis virtutibus) pero, por su torpeza inte-
lectual, se lanzan sin estrategia y sin ingenio y en 
sus empresas son rechazados». 

61 Nepote, Vida de Agesilao 8.4.1-5.3. 
62 Véase la nota 60. 
63 Cf. Catulo, Poesías 11.5. 



feritas –que se podría decir que deriva de 
la inhumanitas, pero aquí en buen senti-
do– puede alcanzarse mediante el modo 
de vida adecuado, como por ejemplo, es-
tar en continua guerra con los pueblos ve-
cinos, tal cual ocurre entre belgas y ger-
manos. La ausencia de actividad bélica 
conlleva, por lo tanto, pérdida de valor y 
aptitud para la guerra, así como la caren-
cia de estudio lleva a la ignorancia. 

En definitiva, todo este repaso –breve 
e incompleto, pero creemos que significa-
tivo– nos puede dar idea de en qué con-
sistía el concepto de lo bárbaro en la lite-
ratura romana. Y queremos insistir en 
esto último: todo lo visto es una caracte-
rización literaria, puede que incluso cul-
tural, pero que no tiene por qué corres-
ponder a una realidad histórica. Dilucidar 
este punto sería tarea del estudio historio-
gráfico, antropológico o etnográfico, no 
del literario ni del filológico. Pero este re-
corrido por los textos sí que nos sirve pa-
ra ver a través de los ojos con que los au-
tores latinos veían a los bárbaros y su 
mundo, con todo lo que de impostura y 
retórica pudiera haber. El bárbaro provo-
ca a la vez admiración y rechazo. Y segu-
ramente por los mismos motivos: rechazo 
porque representa todo aquello que va en 
contra de la ilustración y paz romanas, y 
admiración porque en ellos adivinan el 
valor y la austeridad que consideran mo-
tores del desarrollo político, militar y mo-
ral de los pueblos. 

Es una dualidad en constante oposi-
ción: la romanización, heredera del anti-
guo ecumenismo isocrático de los hele-
nos, conlleva civilización, culturización, 

humanización, homogeneización y –tal 
vez sea esto lo más fundamental de todo– 
pacificación. Quedan abolidas así la fero-
cidad, la ignorancia, la impericia, la bar-
barie y la guerra, pero a costa de un pre-
cio: el deterioro de los antiguos valores 
favorece peligrosamente la inclinación a 
la molicie, el lujo, la corrupción y, final-
mente, el debilitamiento. Se entiende así 
la mirada, a medio camino entre la nostal-
gia y la preocupación, de Tácito, cuando 
ve en los germanos, ese pueblo bárbaro, 
las cualidades que hicieron grande a Ro-
ma. Pero, a la inversa y en paralelo, el pa-
go para que una cultura como la romana 
llegue precisamente a las cotas de un au-
tor como Tácito, es ese: el cultivo de la re-
tórica, la poesía, y la oratoria; el estudio 
de la ciencia y la filosofía; el avance del 
comercio y de la técnica; el desarrollo del 
derecho… La tentación de caer en la in-
dolencia y la despreocupación se convier-
te así en una amenaza latente: «El ocio ya 
fue antes perdición de reyes y de felices 
ciudades» advertía el poeta de Verona64. 
Y, en efecto, ya antes otras culturas se en-
contraron ante esa tesitura, sacrificando 
todo ese desarrollo en pro de la supervi-
vencia: 

 
Pero a esta primavera precoz y florida 
sucede un verano ingrato: los historia-
dores están más o menos de acuerdo 
en situar hacia el 550 un brusco estan-
camiento del desarrollo, hasta enton-
ces regular, de Esparta (...). Todo esto 

38 CERETANUM - nº7 - año 2025

Francisco José Morales Bernal Lo bárbaro en la literatura romana: entre salvajismo y virtud

64 Catulo, Poesías 51.15-16. 



va acompañado de un empobreci-
miento progresivo de la cultura: Es-
parta renuncia a las artes e incluso a 
los deportes atléticos, demasiado de-
sinteresados, demasiado favorables al 
desarrollo de fuertes personalidades: 
ya no habrá más campeones laconios 
en los Juegos Olímpicos. Esparta se 
vuelve estrictamente militar; la ciudad 
se halla en manos de una casta cerrada 
de guerreros en permanente estado de 
movilización y crispados hacia una tri-
ple actitud impulsiva de defensa nacio-
nal, política y social.65 
 
El romano, durante todo el tiempo 

que dura su civilización (bien lo adverti-
mos desde Catón) se ocupa y preocupa de 
remarcar en su literatura ese frágil e im-
posible equilibrio entre cultura y fuerza, 
entre humanitas y feritas (propia de lo ro-
mano aquella; esta, de lo bárbaro), y tanto 
una como otra pueden considerarse, en 
función de la época y el lugar, como vir-
tus. Esa es la paradoja del romano para 
con el bárbaro. Debe repudiarlo y a la vez 

imitarlo:  en un mundo asediado en sus 
fronteras –cada vez más extensas y por 
eso mismo cada vez más inabarcables– 
por pueblos fieros y belicosos, los roma-
nos adivinan en estas naciones las mismas 
cualidades gracias a las cuales antaño ellos 
dominaron a otros, pues hubo un tiempo 
en que los romanos eran los agrestes, los 
«rústicos» (recordemos a Cicerón y el 
conventus agrestium de arriba); eran ellos 
los que estaban pertrechados con la feri-
tas, eran los feri, los «fieros», los inferiores 
culturalmente, los bárbaros para otros, 
hasta que, como una paradoja dentro de 
otra, esa feritas posibilitó en cierto modo 
el desarrollo de la humanitas merced al 
contacto con la gran potencia cultural del 
Mundo Antiguo. Graecia capta ferum vic-
torem cepit et artis / intulit agresti Latio: 
«La Grecia conquistada conquistó a su 
fiero vencedor y las artes introdujo en el 
agreste Lacio»66. 

39CERETANUM - nº7 - año 2025 

Francisco José Morales Bernal Lo bárbaro en la literatura romana: entre salvajismo y virtud

65 MORRAU, op. cit., pp. 37-38. 
66 Horacio, Epístolas 2.1.156-157.




